二零一零年至二零一二年

全日制事奉培訓課程

1. 春季

聖經研讀

撒母耳記概覽

萬軍之耶和華是以色列的王

學員：李芳妮

日期：二零一一年三月九日

目錄

1. **背景資料 P.1**
2. **舊約中的地位 P.2**
3. **承先：局部實驗神的應許 P.2**
4. **啟後：人棄神作王、但神對人不離不棄 P.2**
5. **本書大綱 P.3**
6. **鑰字、鑰節 P.4**
7. **本書主旨 P.4**
8. **重點思考 P.5**
9. **耶和華是真正的王 P.5**
10. **耶和華王尋求合用的器皿 P.6**
11. **人厭棄耶和華作他們的王 P.7**
12. **耶和華王尋得合心意的器皿 P.8**
13. **新約中的地位 P.10**
14. **大衛王是基督耶穌的豫表 P.10**
15. **基督耶穌──終極合神心意的王 P.10**
16. **感想敢言 P.11**
17. **參考來源 P.12**

**壹、背景資料**

**一、本書名稱**

撒母耳記在希伯來古卷原為一卷書，但後來七十士譯本為了方便使用，將書分為上、下兩冊。撒母耳記上和下也被稱為列王記第一及第二書，而列王記上和下則被稱為列王記第三及第四書。

書中以撒母耳的事蹟為始，並且書內所記載的掃羅王與大衛王，都是由撒母耳所立的，因此本書以撒母耳為名。

**二、本書著者**

根據代上廿九29，作者包括撒母耳、先知拿單、先見迦得。基於本書第廿五章記載撒母耳之卒，故首廿四章該由他本人所寫，自廿五章後則由拿單和迦得補足。

**三、編書時間**

從撒下三５及撒上廿七６看來，編書日期在大衛去世後及猶大分裂國後，可能大約主前６世紀，當時的讀者或者處於猶太人被擄到巴比倫的沮喪和蒙羞的年代。

**四、書中時代**

本書所記載的歷史時間約有153年，自主前1171年至1018年。

**1. 政、教腐敗的時代**

士師時代，以色列中沒有王，各人任意而行(士十七6, 十八1, 十九1, 廿一25)，都沒有以神為王，沒有讓神在他們中間掌權。那時未提到敬拜祭祀的事，直到撒母耳的父母始提起(撒上一3)。那時耶和華不常有默示(撒上三1)，以色列人與神失去正常的關係，整個以色列都在國政、宗教、道德皆**墮落**的黑暗中。

**2. 急需復興的時代**

黑暗中的曙光正是以色列人真正和急切的需要。所以神興起撒母耳，展開神**復興**以色列的工作。神藉撒母耳改革政治，引進君王制度；又立他為先知，以神的話教訓以色列人。

**五、著書目的**

**1. 歷史背後的主角**

本書一方面記錄歷史事實，即士師時期轉為君王時期的經過、以色列人成敗興衰之因素，啟發後代鑑古知今、知所向背。更重要的是，本書著重描繪各人物和事件背後的主角──**耶和華**。其實祂才是人的真正治理者。為了完成祂的心意，神會藉著士師、先知、君王這些器皿，拯救人脫離仇敵，帶進神的同在和管治。

**2. 安慰當時的讀者**

若本書的編寫日期無誤，其信息就對當時的讀者帶來無比的支持和昐望。他們雖然正經歷國破家亡的苦難，但耶和華仍然與他們同在，**祂依然是以色列的王**，一直牧養他們。

第一頁

**貳、舊約中的地位**

**一、承先：局部實現神應許**

**1. 神的心意和應許**

神起初造人的目的，乃是人在地管理、彰顯神的形像(創一26)。神應許藉亞伯拉罕建立祂的君國制度(創十二2,七16)。以色列國和君都將從以色列(即雅各)而出(創卅五11)。

**2. 實現之路**

神先要預備**國民**。神藉救贖分別以色列人作神聖潔的國民(出十九5)。他們藉著遵行神誡命(出廿至廿三)、會幕的事奉活出祭司的國度(利未記)。

神要預備**國土**。萬軍之耶和華親率以色列軍從曠野(民數記)進駐迦南地，使百姓得美地、享安息(約書亞記)。

可是以色列後代開始不認識神，以致他們當中沒有王(士師記)。但那時神興起愛神愛人的路得，作大衛王的曾祖母(路得記)。當神尋得合祂心意的人，就膏立人作**國君**，藉他在地為神掌權(撒上十一15, 撒下五3)。

**二、啟後：人棄神作王、但神對人不離不棄**

**1. 因神是永不後悔的全能者**

從撒母耳記到列王記，歷代不少的國君都敗在拜偶像、行耶和華看為惡的事，以致最終以色列和猶大均落在亡國的悲慘下場。雖然人屢屢被軟弱所勝，但神是以色列的全能者，祂永**不後悔**(撒上十五29)。

**2. 因神是公義又慈愛的王**

神之所以不放棄人，仍一再興起恢復的工作，一面是因耶和華以色列的王是公義的，更主要的是因祂有豐盛**慈愛和憐憫**。這從大衛寫的詩篇可見一斑。

超過一半的詩篇都是大衛寫的。不少撒母耳記中的歷史都與詩篇情義交融，例如：大衛逃避掃羅時經歷神是他力量(詩十八)、犯姦淫後體驗神重新賜正直的靈(詩五十一)、在安逸中起意為神建安息之所蒙神祝福 (詩一三二) 等。

第二頁

* 1. **本書大綱**

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| 耶和華王尋求合用的器皿（撒上一至六） | 哈拿 | 1. 神賜哈拿長子
 |
| 1. 神呼召新祭司
 |
| 撒母耳 | 1. 神立首名先知
 |
| 1. 約櫃淪落外邦
 |
| 1. 神降災與外邦
 |
| 1. 約櫃歸以色列
 |
| 1. 全民單事奉神
 |
| 人厭棄耶和華作他們的王（撒上七至十五） | 掃羅 | 升高 | 1. 棄神治求人治
 |
| 1. 合人心意的王
 |
| 1. 受膏得民愛戴
 |
| 墮落 | 1. 妄出戰勝亞捫
 |
| 1. 撒母耳斥民罪
 |
| 1. 違命勉強獻祭
 |
| 1. 重軍力棄神助
 |
| 1. 不滅盡亞瑪力
 |
| 耶和華王尋得合心意的器皿（撒上十六至撒下廿四）第三頁 | 大衛 | 受訓練 | 1. 隱藏受膏身分
 |
| 1. 摘鎧甲殺巨人
 |
| 1. 甘作王之女婿
 |
| 1. 逃避王捕離家
 |
| 1. 受約拿單恩助
 |
| 1. 不惜裝瘋脫險
 |
| 1. 祭司全家受累
 |
| 1. 險遭王之逮捕
 |
| 1. 割王襟心自責
 |
| 1. 遭大富戶蔑視
 |
| 1. 向王表示清白
 |
| 1. 寄外邦王籬下
 |
| 1. 王交鬼國必亡
 |
| 1. 收兵不攻打王
 |
| 1. 救回被擄妻兒
 |
| 1. 王與三子陣亡
 |
| 顯榮耀 | 1. 哀悼先王與友
 |
| 1. 受膏作猶大王
 |
| 1. 全家日漸強盛
 |
| 1. 以色列王遇刺
 |
| 1. 作全以色列君
 |
| 1. 神約櫃進京城
 |
| 1. 起意為神建殿
 |
| 1. 勝取眾舊仇敵
 |
| 1. 恩待故友遺孤
 |
| 1. 親上陣敗二族
 |
| 敗中求勝 | 1. 王犯姦淫謀殺
 |
| 1. 王受斥立認罪
 |
| 1. 押沙龍殺淫兄
 |
| 1. 王接納押沙龍
 |
| 1. 王接受神審判
 |
| 1. 王忍示每打罵
 |
| 1. 被押沙龍追趕
 |
| 1. 命寬待押沙龍
 |
| 1. 王與眾人和好
 |
| 1. 王權備受威脅
 |
| 1. 為民清除罪孽
 |
| 1. 頌神施行拯救
 |
| 1. 念神領軍全勝
 |
| 1. 領民與神和好
 |

1. **鑰字、鑰節**
2. **鑰字**
3. 祈禱6419、祈求7596、求問7592、哀求/呼求2199、祈求6279

 (撒上一10,12,27, 二20, 七5, 八6,18, 廿三2, 卅8, 撒下廿一14, 廿四25…)

1. 尊重3513、遵守8104、聽從8085、順從7181

(撒上二29-30, 三9, 十三13, 十五22, 撒下廿二22…)

1. 牧養7462

(撒下五2, 七7)

1. 受膏者4899

(撒上二10,35, 十二3, 廿四6, 撒下廿二51…)

 **鑰句**

1. 萬軍6635之耶和華3068

(撒上一11, 四4, 十七45, 撒下五10, 六2…)

1. 耶和華將…交在…手裡

(撒上十四10,12,37, 十七46,47, 廿三4, 廿四4…)

1. **鑰節**
2. 願人永遠尊你的名為大，說：『萬軍6635之耶和華是治理5921以色列的神。』這樣，你僕人大衛的家必在你面前堅立。(撒下七26)
3. 撒母耳說：耶和華喜悅燔祭和平安祭，豈如喜悅人聽從8085他的話呢？聽命8085勝於獻祭；順從7181勝於公羊的脂油。 悖逆的罪與行邪術的罪相等；頑梗的罪與拜虛神和偶像的罪相同。你既厭棄耶和華的命令，耶和華也厭棄你作王。(撒上十五22-23)
4. **本書主旨**

萬軍之耶和華是牧養以色列的王，祂願受膏者藉著祈禱、聽命，為神在地執掌王權。

第四頁

1. **重點思考**

在士師當政約450年間(徒十三20)，以色列人沒有王，各人行自己眼中看為對的事(士廿一25)。這一切行徑顯明他們拒絕神作他們的王。但神的心意永不改變，以色列的全能者決不後悔(撒上十五29)。因此，藉著轉移時代和恢復神工作的器皿，耶和華真正的王結束士師秉政的黑暗期，引進神永遠的等次──君王在地掌權。

1. **耶和華是真正的王**

萬軍之耶和華是本書主要有關神的啟示，共出現十一次。雖然在**敬拜、法律、軍事、政治**方面，以色列的情況都十分敗落，但神仍要藉本書顯出耶和華是上述各方面的神，尤其是政治方面，唯耶和華才是以色列的王(撒十二12)。

* + - 1. 坐神櫃二基路伯上

萬軍之耶和華依然是以色列人敬拜祭祀的對象(撒上一3)，祂常在會幕和帳幕中行走(撒下七6)。在云云敬拜活動中，因有婦人向萬軍之耶和華禱告，使神尋得轉移時代的器皿撒母耳(撒上一11)。

雖然以色列人不尊重神，隨意把神的櫃當作迷信的護身物(撒上四4)。但以色列的神的櫃被擄(撒上五8)，聖潔神的手大有能力地審判外邦(撒上五7, 六20)，並忍耐等候，直到以色列人抬約櫃回耶路撒冷城，讓神接受王與全民的敬拜(撒下六2,5,15)。以色列王日見強盛，全因萬軍之耶和華與他同在 (撒下五10)。

* + - 1. 公義審判祂的百姓

耶和華能興王、也能廢王(撒上二7)。祂是以色列國民和國君的王，故他們應敬畏、事奉、聽從祂(撒上十二12,14)。當神揀選王時，不像人看人的外貌，神是看人的內心(撒上十六7)，而膏了大衛王。所以耶和華也喜悅神揀選的君王以公義治民(撒下廿三)。

* + - 1. 爭戰靠祂的名得勝

神賜力量給王、高舉受膏者的角(撒上二10)。救大衛性命脫離一切苦難永生的神(撒下四9)，現在仍帶領以色列軍隊與非利士人爭戰。

約拿單認識是耶和華使人得勝，是神把仇敵交在以色列人手裡(撒上十四6,10,12,十七47,卅23,)。大衛是靠著萬軍之耶和華的名，攻擊靠刀槍和銅戟的非利士人(撒上十七45)。他也認識是神攻擊敵軍(撒上卅23)。神在軍事上依然是耶和華軍隊的元帥。

* + - 1. 以愛牧養以色列民

神也要大衛王認識，是萬軍之耶和華呼召他牧養神的民、立他作以色列的君(撒下七7-8)，正如神滿有慈愛(撒上廿14)、垂聽人的禱告(撒上一11, 七9, 廿三4,10)。雖然大衛王在地為神治理百姓，惟萬軍之耶和華才是治理以色列的王(撒上十二12,撒下七26)，而祝福百姓之源也自萬軍之耶和華，而非從人而來(撒下六18)。

第五頁

1. **耶和華王尋求合用的器皿**

轉移時代並非一朝一夕所能達成的。神永遠的心意也需要器皿才得以成全。故神興起了哈拿和撒母耳，在神永遠的計劃中，成為不可或缺的重要人物。

1. 神求器皿正如哈拿求子

神尋找器皿之旅始於利未子孫的家裡(撒上一1)。哈拿的禱告正好表達神求器皿的愁苦與迫切之心 (撒上一15)。哈拿從萬軍之耶和華求得長子撒母耳(撒上一20)。神也從哈拿的禱告尋得合用的器皿。這位母親與神的心相契，故她得長子後，禱告頌讚耶和華的救恩、述說神是主宰、預言神將要引進君王時代(撒上二1-10)。

2. 神預備轉移時代的器皿──撒母耳

撒母耳的字義是從耶和華那裡求來的(撒上一20)。當時他身兼祭司、先知、士師三職。

1. **忠心祭司**

士師時代末期，以色列人的屬靈情況十分黯淡。祭司以利兩個兒子任意妄為，使人厭棄給耶和華獻祭，但以利卻尊重兒子過於尊重神。因他藐視神的權柄，所以他必被輕視受咒詛(撒上二29-30、三12-14)。

故神要為自己立一位忠心的祭司(撒上二35上)。神不但把以利家放在撒母耳面前，作為鑑戒；同時藉著撒母耳的拿細耳人之願，使他侍立在耶和華面前(撒上二19)、服在神的權下、從小學習如何照神的心意而行(撒上二35下)，為撒母耳日後為耶和華築壇(撒上七17)、領以色列人歸向神作好準備。

1. **首位先知**

從神殿裡荒謬的光景看出，以色列人都不認識神的主權，所以那時耶和華的言語稀少，不常有默示(撒上三1)，以色列地充滿黑暗死寂。

但神為了作成祂的工，四次開聲呼召童子撒母耳(撒上三4,6,8,10)，使他單單聽從神的話。他長大了被耶和華立為首位先知，使他把所得的默示傳遍以色列地(撒上三20-21)，叫以色列人得聽神的話，把他們的心專一歸向神(撒上七2-3)。

1. **末代士師**

士師本是蒙神呼召牧養神民以色列的(撒下七7)。士師以利的兩個兒子竟擅自率眾出征攻打非利士人(撒上四1)。他們雖不要神作王治理他們，卻要借約櫃操縱萬軍之耶和華，以博取勝(撒上四3-4)。這樣的背叛為以利和兩個兒子帶來神預定的懲罰(撒上四11,18)，家破人亡。

如此黑暗已深的士師時期，神惟有繼續預備器皿，藉著末代的士師撒母耳(撒上七15)，使以色列全家專心歸向神，單單事奉祂(撒上七6)。

第六頁

1. **祈禱戰士**

以色列人的問題屢見不鮮：轉離神去事奉偶像，受非利士人的侵擾(撒上七5,9)，甚至被神立為王的掃羅，竟都厭棄神(撒上十五23)。

但撒母耳畢生服在神權下，站在神的地位上，在禱告方面盡忠職守，擔任神與人之間的中保(撒上十二23)。這樣，撒母耳成為神合用的器皿，成就神轉移時代的計劃，引進君王治理以色列國，為神膏立首任君王(撒上十1)，後來為恢復神的心意，為神膏立豫定為王的大衛(撒上十六13)。

1. **人厭棄耶和華作他們的王**

神一直為自己的心意，多方預備器皿，但以色列人的情況卻與神的心意背道而馳，使神、人之間出現極大的洪溝。

1. 納人治、棄神治的以色列人
2. **敬拜體系失效**

約櫃是以色列人敬拜神的中心。敬拜的實意在他們中間已失落，各人任意而行。故神容讓祂的櫃被擄到非利士地七個月(撒上六1)，後來暫時停在基列耶琳(撒上七2)。這廿年間以色列人都沒有尋找神的櫃，將他們的神置諸度外。

1. **效法列國頹風**

列國並非以神立國，甚至充斥拜偶像的敗壞風氣(撒上五至六)。神藉摩西曾宣告要使以色列人作屬自己聖潔的國民(出十九5-6)。他們卻寧願採納列國的政權與軍事(撒上八5,20)，不以神為王，不服神管治，將神拒諸門外。

1. **軍法制度崩潰**

士師制度名存實亡。直到未期的士師，如撒母耳的兩個兒子，仍目中無神，以敬虔為得利的門路(撒上八2-3)，不能發揮為神掌權的實際功效，沒有讓神作他們真正的士師，沒有讓神管理他們(士八23)。。

1. **甘心受王轄制**

以色列人心裡頑梗，不聽神藉撒母耳發出的警戒，倒要神依從他們，厭棄神作王、自把自為(撒上八5)。最終神容許人自由意志的選擇，但以色列人要自食其惡果：他們在王的權下必受轄制，神也不聽他們的哀求(撒上八11-18)。

1. 合人心意的掃羅王

在人厭棄神作王的情況下，神仍眷顧祂的民(撒上九16)，惟有為他們立掃羅王救民脫離仇敵的手。雖然他具備合人心意的條件(撒上九2, 十23)，神也事先不斷提醒：作王的與百姓當順從神(撒上十二14-15, 24-25)，但後來處處均顯出掃羅與神的心不合不配。

1. **不倚靠神**

掃羅王上任不久即在吉甲勉強獻祭(撒上十三12)、著重軍備多於靠神取勝(撒上十三至十四)、又不滅盡亞瑪力人(撒上十五9)，只視神為撒母耳的神。他選擇迎合人心意，不聽從神的話(撒上十五22-23)，不倚靠神，導致被神厭棄作王(撒上十五23)。因此神不得不興起恢復的器皿，以成全祂的心意。

第七頁

1. **不順服神**

撒母耳膏大衛作豫定的王後，神的靈就離開掃羅(撒上十六13,14)。掃羅因大衛受民愛戴而生出妒忌，又見他作事精明，有神同在(撒上十八8,15)，於是決定把大衛置諸死地(撒上十九1)。後來他明知大衛必要作王(撒上廿四20)，仍不服神權柄。最後掃羅因交鬼，得悉自己大限將至，最終與三子陣亡(撒上卅一2,4)，國權如神所言歸於大衛(撒上廿八16-19, 撒下二4, 五2)。

1. **耶和華王尋得合心意的器皿**

以色列人和他們的王都把神丟在背後，但神不能坐視不理。當掃羅第一次不遵守神的命令，神就定意要廢他，因耶和華是看人的內心(撒上十六7)，並已經尋著一個合神心意的人，立他作百姓的君(撒上十三14) ，好恢復神的心意，就是神藉君王在地掌權。

1. 神預備大衛恢復祂工作

掃羅處處顯出不倚靠神、不服神權柄，於是神差遣忠僕撒母耳，膏那豫定作王的大衛(撒上十六13)，耶和華的靈就大大感動大衛。但這位豫定的君王還沒有預備好，所以神藉週遭之人和事把他陶造成合的器皿。

1. **牧羊人的訓練──倚靠神**

年輕的大衛在家順服父親(撒上十七20)。放羊時，他常經歷耶和華救他脫離野獸的爪(撒上十七34-35)。這些生活中的鍛練，使他學習倚靠神爭戰、常求問神、如放羊般捨己牧養百姓(撒下五2,七8)。反觀掃羅王卻強搶基遍民地(撒下廿一2)，為自己圖利。

當首役面對巨人歌利亞，大衛深信永生神必救他脫離非利士人的手(撒上十七36-37)，他所靠的是萬軍之耶和華的名，使人得勝的是神(撒上十七45-47)。

後來爭戰中，如對非利士、亞瑪力，大衛都不斷求問神(撒上廿三1,4,10,12,卅8, 撒下二1)。甚至大衛作王後，爭戰中他仍深知，耶和華萬軍之神與他同在(撒下五10)，又不停止求問神(撒下五19,23,)，是耶和華使他到處得勝(撒下八6,14)。

1. **逃亡者的訓練──順服神**

自戰勝巨人之役，大衛的鋒芒招來殺身之禍，但耶和華大衛的神保護他性命，如包裹寶器一樣(撒上廿五19)。

雖然是掃羅策動追殺之謀，神又兩次把掃羅交在大衛手裡(撒上廿四4, 廿六8)，但因大衛至死順服神的權柄，他萬不敢伸手害耶和華的受膏者(撒上廿四5-6, 廿六10-11)，完全服在神主宰下，免得在耶和華的產業上無分、叫他去事奉別神(撒上廿六19)。及後掃羅王陣亡，大衛仍能放下仇怨，撰歌悼念他的偉績。

大衛逃亡期間，其密友約拿單對他至終不離不棄。約拿單本可繼承掃羅之王位，卻甘願以大衛為王，自己作臣宰(撒上廿三17)，降服神的主宰。神藉約拿單堅固了大衛順服神權柄的信心。

第八頁

1. 大衛居安思「神」闖高峰

這恢復神工作的大衛預備好了，神就使他作以色列全地的王(撒下五3-4)。他將耶路撒冷立作大衛城，並且興建宮殿，國勢興旺(撒下五9,11-12)。但他的心沒有忘記神。

1. **把約櫃運進大衛城**

士師時代，約櫃本安放在示羅神的殿中，但已經失去其地位和實際。神的櫃曾被擄，最後停在基列耶琳廿年，無人問津，即使掃羅作王時，他也不聞不問有關神櫃的事。

惟有大衛登基後隨即率眾，將神的櫃從基列耶琳運到自己的城來(撒下六1-2)。他要把坐在二基路伯上萬軍之耶和華的櫃(撒上四4)接進來，帶領國民恢復敬拜神的實際(撒下六5,14)。

1. **起意為神建造殿宇**

大衛不但為安放耶和華的約櫃建搭帳幕，更在自己安靖的環境中，醒覺神一直沒有安息，就如約櫃的遭遇一樣，於是自己起意為神預備安家之處，讓神得享安息。他就是這麼緊貼神心的人(撒上十三14)。

從神的回應看出祂喜悅之情。神願賜大衛四境安靖、使所羅門接續王位、使他為神建殿、堅定大衛的國位，直到永遠(撒下七11-13,16)。大衛的起意使神永遠的心意得以成就，就是神藉君王在地掌權。因此神要為大衛作見證說：我尋得耶西的兒子大衛，他是合我心意的人，凡事要遵行我的旨意(徒十三22)。

1. 大衛失敗但神旨永不改

大衛王是合神心意的人，因為他認識萬軍之耶和華是治理以色列的神(撒下七26)。但他不竟是人，是器皿，會有軟弱失敗的時候。

1. **大衛軟弱和犯罪**

遺禍最深遠的莫過於大衛犯姦淫及謀殺罪(撒下十一4,17)。神藉先知拿單痛斥大衛藐視耶和華的命令、行祂眼中看為惡的事(撒下十二9)。末了大衛因心高氣傲，數點人數得罪神(撒下廿四10)。

1. **大衛順服神審判**

然而大衛面對神的審判，不像掃羅強辭奪理，用藉口掩飾過錯(撒上十三11, 十五13,15)，反而完全順服神(撒下十五26)。

神的審判(撒下十二10-12)後來確實應驗在大衛家中，例如：愛子病死、子女亂倫、被長子押沙龍追殺、長子當眾污辱王的妃嬪等(撒下十二18, 十三14, 十五14, 十六22)。數點人數也為百姓帶來大瘟疫。

然而大衛在逃命期間仍禱告耶和華求助(撒下十五31)；忍受掃羅族士每的咒罵，因他知道這是耶和華吩咐的(撒下十六10)；又下令寬待逆子押沙龍(撒下十八5)。犯罪後，他隨即心中自責、向神認罪、甘願落在耶和華手中(撒下廿四10)，藉著獻祭止住神降下的瘟疫(撒下廿四25)。

第九頁

1. **大衛靠神得恢復**

大衛能被神恢復，在於他對罪敏銳，願意立即認罪，心中自責 (撒上廿四5, 撒下十二13,廿四10)，甘心忍受神一切的懲罰。這不但恢復了大衛與神的關係，更能恢復以色列人與神的關係，讓神重新在以色列人中作王掌權。

1. **新約中的地位**
2. **大衛王是基督耶穌的豫表**

大衛王是新約基督的豫表。從耶穌基督的家譜及福音書人物對耶穌的稱呼，可見耶穌基督是大衛王的後裔(撒下七12-16, 太一1,6,九27,十二23,十五22,廿30,廿一9,廿二42)，但基督並不比大衛小(詩一一零1)，反倒是大衛的主，因神已立耶穌為主為基督了(徒二34-36)。

書中預言神要得著受膏者(撒上一10, 撒下七13,16)。這局部應驗在大衛王、所羅門王及基督耶穌第一次降臨(太廿八18)，並完全應驗在基督耶穌第二次降臨(啟十一15)。基督耶穌──神終極的受膏者為神在地執掌王權，永不失敗，永不止息。

1. **基督耶穌──終極合神心意的王**

從舊約歷史看以色列人的光景，都是黑暗、叛逆、背棄耶和華作王為多。但神的公義和慈愛仍然對他們不捨不棄。

人的盡頭就是神的起頭。基督耶穌就是耶和華以色列王的受膏者。祂親臨人間取了奴僕的形像，與神是一(約十30)，存心順服，且死於十字架(腓二7-9)。所以神將祂升為至高，使祂成為天國的君王。今天基督耶穌藉著教會，在地上建立祂的國，叫教會為祂在地上執掌王權。

第十頁

捌、感想敢言

踏入動如脫兔的一年，世界局勢天翻地暗，埃及、利比亞等地政局動盪，也掀動了全人類深處無盡的怨鬱和不滿。香港這個小城也不能倖免。上至政府、下至公民都放肆地爆發怨懟吵罵。安定繁榮的城市其實是粉飾了的太平、不過是人堆砌出來的口號嗎？

在這種環境下研讀撒母耳記，實在很有意思。

各人任意而行，因他們都作了自己的王，也昐望作別人的王。人人都不想受約束，只想樣樣有「話事」權；人民不滿極權國家而大起革命，社會貧者越貧、富者越富，都反映著深層的不公和矛盾。但歸根究底，是人心中沒有神、沒有昐望。

為甚麼基督徒不出來靜坐、示威，為人民爭取公義，為何對政治冷感、只顧自己天花板的房屋？末代士師撒母耳也如我們處於不安的世代中。他不是坐視不理，也不是推翻政權。他乃是黑暗中的曙光，多年來藉著禱告和傳道，逐漸使以色列全家傾向神。

這是否也能作為香港基督徒的使命和生活？若人心裡根本沒有神，就算他們爭取到外在各樣的福利權益，人沸騰的情緒稍為得到安撫，誰又可保證這不是另一場暴風雨的前夕呢？就如大衛王四境安靖時就犯下滔天大罪，遺禍深遠。所以基督徒當興起為君王和在上有權柄的禱告，願萬人得救，以神為我們的王、敬畏祂、事奉祂。

主曾說在世上你們有苦難。這話甚是。基督徒不是被動地被世界亂拋，乃是主動積極地求問神：我和我的下一代是作世界混戰中的炮灰，還是神轉移時代的器皿？我願作主合用的器皿，天天倚靠神、順服神，使我成為合神心意的人。我更願下一代不是來受難，乃是開創神治國度的一代，因為其實耶和華香港人的神是我們的王！

第十一頁

玖、參考來源

1. **《舊約精覽》**，詹遜著，宣道出版社。
2. **《威克里夫聖經註釋卷二》**，葉基利等著，種籽出版社。
3. **《邁爾聖經人物傳：大衛》**，邁爾著，美國活泉出版社。
4. **《神說話了──舊約各卷精華卷二》**，江守道著，活道出版社。
5. **《聖經提要第一卷》**，臺灣福音書房。
6. **《聖經要義卷二》**，賈玉銘著，晨星出版社。
7. J.Vernon McGee, **History of Israel First and Second Sammual**, Thru the Bible.

第十二頁